A PROPOSITO DEL JUBILEO 2025 Y LAS MIGRACIONES
FORZOSAS.

«PEREGRINOS DE ESPERANZA»

1. La condicion peregrinante de la vida cristiana y la celebracion
del Jubileo 2025.

El papa Francisco convocé el Jubileo ordinario o el Afio Santo
2025 en una Bula (Spes non confundit) con el lema «peregrinos de la
esperanza». Esta convocatoria papal, en la que se rememora el
nacimiento de Jesus de Nazaret, es tradicion en la Iglesia desde su
proclamacién el afio 1.300 por Bonifacio VIII; y su periodicidad de 25

afos, establecida por el papa Juan II, desde el afio 1475.

El caracter peregrinante de la vida cristiana no es un mero lema
coyuntural, sino un rasgo innegociable de la identidad cristiana,
siempre necesitado de tiempos simbdlicamente fuertes que aviven
nuestro encuentro en la historia con la promesa de Dios cumplida “in
fieri” en Jesucristo. La celebracién del tiempo jubilar pretende
fortalecer la esperanza en el Camino, la Verdad y la Vida que es el

mismo Jesus (cf. Jn 14,6).

La Iglesia recoge y recrea la tradicién veterotestamentaria de la

institucién del Jubileo. Un texto del Levitico nos la presenta:

«Dijo Yahvé a Moisés en el monte Sinai: “Di a los israelitas: Cuando hayais
entrado en la tierra que les voy a dar [...] Contaras siete semanas de afios; de
modo que las siete semanas de afios sumaran cuarenta y nueve afos. El mes
séptimo, el dia diez del mes, haras resonar el estruendo de las trompetas; el
dia de la Expiacion haréis resonar el cuerno en toda vuestra tierra. Declararéis
santo el afio cincuenta y proclamaréis por el pais la liberacién de todos sus
habitantes. Sera para vosotros un jubileo, cada uno recobrara su propiedad
y cada cual regresara a su familia. El aflo cincuenta sera para vosotros afio

1



jubilar: no sembraréis, ni segaréis los rebrotes, ni vendimiaréis la vifia inculta,

porque es el afio jubilar, que sera sagrado para vosotros. Comeréis lo que el

campo dé de si. En este aflo jubilar recobraréis cada uno su propiedad. Si

vendéis algo a vuestro projimo o le comprais algo, que nadie perjudique a

su hermano. Compraras a tu projimo atendiendo al numero de afos

transcurridos después del jubileo; y en razdn del nimero de afios de cosecha

que quedan, te fijara el precio de venta; a mayor niUmero de afios, mayor sera

el precio de la compra: cuantos menos aflos queden, tanto menor sera el

precio, porque lo que él te vende es el nUmero de cosechas; si quedan pocos

afhos, el precio sera menor, pues lo que se vende es el nimero de cosechas

[...] La tierra no puede venderse a perpetuidad, porque la tierra es mia, y

vosotros sois forasteros y huéspedes en mi tierra. En todo terreno de vuestra

propiedad concederéis derecho a rescatar la tierra”» (25, 1-2; 8-17; 23-24).

La lectura del texto impresiona. Sobre todo porque hoy, en el
contexto del mercado global neoliberal, suena a escandalo y locura
econdmica. Y, sin embargo, trata de mitigar una de las mas graves
experiencias sociales y antropoldégicas de nuestro tiempo: Ia
imposibilidad de la libertad, la igualdad y la fraternidad entre los seres
humanos como consecuencia de la deuda publica internacional de los
paises pobres y del creciente continuo aumento del pago del servicio
de la deuda. La deuda publica de los paises en vias de desarrollo
alcanzé el afio 2024 la mayor cifra de la historia: 34 billones de ddlares,
el 32% del PIB mundial, que acarrea la cifra 1,4 billones de délares por
el pago de los intereses en cada ejercicio. La frialdad de las cifras oculta
gue esta situacion provoca que mas de 3.300 millones de seres
humanos vivan bajo gobiernos que se ven forzados a anteponer el pago
de los intereses a los acreedores al gasto en sanidad y educacion.
Estamos ante un sistema que el propio secretario general de la ONU,
Antonio Guterres, ha calificado de «insostenible e injusto» porque «la
carga de la deuda esta paralizando el mundo en desarrollo». El sistema
de la deuda es una trampa de la que no pueden salir los paises en
desarrollo; y tramposo para aquellos paises desarrollados de
economias mas débiles como los del sur de Europa. Recordemos la
apelacién a las politicas de «austeridad» de los poderes econdémicos y
politicos espafioles, durante la crisis de 2008, con el fin de asegurar la
sostenibilidad del sistema econdmico y del estado de bienestar. En la

2



realidad funciond como una maquina de disminucion del gasto publico
y consecuentemente de crecimiento de la necesidad del privado. Las
expectativas de una vida con igualdad de oportunidades para todos se
convirtieron en privilegios prescindibles para quienes no los pudieran
pagar. El resultado fue un duro reajuste de los margenes de la vida
digna de los ciudadanos, especialmente de los mas vulnerables,

mientras crecia y crecia la brecha social entre pobres y ricos en Espafa.
Paliar la injusticia, posibilitar la fraternidad en tierra extrana

Experiencias semejantes han acompanado a la humanidad desde
antiguo. La institucion del Jubileo es la respuesta que propone Yahvé
a su pueblo Israel. Factores varios, las malas cosechas, la compra y
venta desacertada de terrenos, las desgracias familiares, la astucia de
unos para negociar y la torpeza de otros, etc., producian
frecuentemente el endeudamiento de determinados miembros del
pueblo. Si la cifra alcanzaba unos extremos insoportables, provocaba
la esclavitud: el deudor, junto a sus bienes e incluso a su propia familia,
tenia que venderse a su acreedor para saldar la deuda y se convertia

en esclavo.

La prescripcion divina de la celebracion del afo jubilar se situaba
en un conjunto de leyes sociales y humanitarias, que habian tratado
impedir la acumulacién de la propiedad en pocas manos y remediar la
situacion de los proletarios (cf. Ex 23, 10-12; Dt 15,1-4; 12-15; Jer
34, 8-14.17. 18.21). Las motivaciones eran dos: la solidaridad nacional
y la conviccién de que la tierra pertenecia solamente a Dios. Yahvé se
la ha entregado a su pueblo en usufructo, y por eso la tierra no se
puede vender. El pueblo de Israel debia peregrinar por la tierra

prometida como si viviera en tierra extrafa.

Cada cincuenta anos (contando el primero y el Ultimo) resonaban
por toda la tierra de Israel las trompetas de cuerno de carnero (en

hebreo ayobel@) que anunciaban y daban el nombre al afio jubilar.

3



Después de cuarenta y nueve anos se abria un afio de Gracia. Este afio
se hacia santo por la liberacion de todos sus habitantes, que
principalmente consistia en la devolucion de las propiedades
patrimoniales a su primer duefio. El libro sagrado sefala las
consecuencias de la devolucidén de las tierras patrimoniales a la hora
de venderlas. El principio general era no aprovecharse de la coyuntura
para defraudar al hermano. La norma era no vender las tierras sino las
cosechas que quedan hasta el afio jubilar. El precio justo de venta lo
fijaba el niumero de afios de cosecha. Y se apelaba al temor de Dios,
defensor de los débiles, como actitud que garantiza el cumplimiento de

la ley.
El reconocimiento de la Santidad que Dios quiere

El ano jubilar se proclama Santo por ser un tiempo
particularmente dedicado a Dios. Pero este homenaje, este modo de
reconocer la santidad de Dios tiene una realizacion peculiar. Segun la
voluntad divina ese reconocimiento reclama que la libertad, la justicia
y la igualdad reinen en la organizacion social y fraterna del pueblo de
Israel. Consecuentemente deben tomarse las medidas necesarias para

poner en practica el propodsito de Dios.

Este es el sentido de las pautas de comportamiento referidas en
el texto biblico. La proclamaciéon de la liberacion para todos los
habitantes del pais va muy lejos. Pretende poner fin a todo tipo de
servidumbre. Busca liberar a aquellos que, por ejemplo, como
consecuencia de las deudas contraidas se encontraban trabajando para
otros como siervos. El afio jubilar implica un comienzo nuevo, un volver
a empezar para ser nuevamente un pueblo de personas libres. Algo
semejante sucede con la recomendacién de que cada uno recobre su
propiedad. Los israelitas habian partido en situacion de igualdad en
cuanto a la propiedad de la tierra. A lo largo del tiempo diferentes

circunstancias producen desniveles y asimetrias patrimoniales, que es



necesario corregir. Es lo que toca rehacer cada cincuenta afios. Si
alguien vendid o cedid sus tierras a un acreedor, ahora las recuperara.
El jubileo coloca al pueblo otra vez ante (la oportunidad de) un nuevo
comienzo. La teologia del Levitico propone condiciones materiales para
la construccion social: la fraternidad se queda en agua de borrajas,

cuando no existen condiciones materiales para la libertad y la igualdad.

El destino universal de los bienes de la tierra y la hipoteca

fraterna de todo lo humano.

Del recordatorio divino del jubileo («la tierra es mia, y vosotros
sois forasteros y huéspedes en mi tierra») se desprende, como recordd
Juan Pablo II, que «el compromiso por la justicia y por la paz en un
mundo como el nuestro, marcado por tantos conflictos y por
intolerables desigualdades sociales y econdmicas, es un aspecto
sobresaliente de la preparacién y de la celebracion del Jubileo». Y apeld
a la responsabilidad de los cristianos para que se hagan «voz de todos
los pobres del mundo, proponiendo el Jubileo como un tiempo oportuno
para pensar entre otras cosas en una notable reduccién, si no en la
total condonacion, de la deuda internacional, que grava sobre el

destino de muchas naciones» (Tertio millenio adveniente 51).

La afirmacién de que solamente somos administradores de la
tierra, pone de manifiesto la verdad del destino universal de los bienes
de la tierra, que tanto se niega o se ignora en nuestra cultura
neoliberal. El papa Francisco lo recuerda en el texto de la Bula Spes

non confundit:

«Haciendo eco a la palabra antigua de los profetas, el Jubileo nos
recuerda que /os bienes de la tierra no estan destinados a unos
pocos privilegiados, sino a todos. Es necesario que cuantos poseen
riguezas sean generosos, reconociendo el rostro de los hermanos
que pasan necesidad. Pienso de modo particular en aquellos que
carecen de agua y de alimento. El hambre es un flagelo
escandaloso en el cuerpo de nuestra humanidad y nos invita a
todos a sentir remordimiento de conciencia. Renuevo el
llamamiento a fin de que “con el dinero que se usa en armas y



otros gastos militares, constituyamos un Fondo mundial, para
acabar de una vez con el hambre y para el desarrollo de los paises
mas pobres, de tal modo que sus habitantes no acudan a soluciones
violentas o engafiosas ni necesiten abandonar sus paises para
buscar una vida mas digna”.

Hay otra invitacion apremiante que deseo dirigir en vista del Afio
jubilar; va dirigida a las naciones mas ricas, para que reconozcan
la gravedad de tantas decisiones tomadas y determinen condonar
las deudas de los paises que nunca podran saldarlas. Antes que
tratarse de magnanimidad es una cuestidon de justicia, agravada
hoy por una nueva forma de iniquidad de la que hemos tomado
conciencia: “Porque hay una verdadera ‘deuda ecoldgica’,
particularmente entre el Norte y el Sur, relacionada con
desequilibrios comerciales con consecuencias en el ambito
ecoldgico, asi como con el uso desproporcionado de los recursos
naturales llevado a cabo histéricamente por algunos paises». Como
ensefia la Sagrada Escritura, la tierra pertenece a Dios y todos
nosotros habitamos en ella como “extranjeros y huéspedes” (Lev
25,23). Si verdaderamente queremos preparar en el mundo el
camino de la paz, esforcémonos por remediar las causas que
originan las injusticias, cancelemos las deudas injustas e insolutas
y saciemos a los hambrientos» (16).

Conviene mucho no olvidar el principio de la «hipoteca social» de
la propiedad privada o de la «hipoteca fraterna» de todo lo humano a
la hora celebrar el Jubileo 2025. La cultura occidental es incapaz de
entender este principio moral. Tiene, como piedra angular de su
comportamiento moral, la exclusividad de todo lo propio: el derecho
de propiedad sin limites legales ni morales; es decir, el derecho
absoluto a «usar y abusar» de los bienes propios, aunque en realidad
muchas veces sean el resultado de «expropiaciones» injustas de

quienes ejercen el poder.
iHoy mas que nunca!

La celebracién del Jubileo reclama de la Iglesia, llamada por Dios
a ser signo eficaz de comunion fraterna en este mundo nuevo (cf.,
LG1), concreciones del principio de «la hipoteca social y fraterna» para
gue incentive no solo su doctrina social en el discurso del magisterio,
sino la vida practica de los catélicos en relacidon con la exclusividad de

lo propio: mi dinero es solo mio, y hago lo que quiero; la naturaleza es



mia, y hago con ella lo que quiero; la tierra que habitamos es solo

nuestra, y decidimos quien tiene derecho a empadronarse en ella, etc.
Peregrinos de esperanza y migrantes.

La bula de convocacidon del jubileo 2025 se refiere a la practica
de la peregrinacion como un elemento fundamental de todo

acontecimiento jubilar.

«Ponerse en camino -recuerda- es un gesto tipico de quienes
buscan el sentido de la vida. La peregrinacion a pie favorece mucho
el redescubrimiento del valor del silencio, del esfuerzo, de lo
esencial. También el afio proximo los peregrinos de esperanza
recorreran caminos antiguos y modernos para vivir intensamente
la experiencia jubilar [...]. Transitar de un pais a otro, como si se
superaran las fronteras, pasar de una ciudad a la otra en la
contemplacidon de la creacién y de las obras de arte permitira
atesorar experiencias y culturas diferentes, para conservar dentro
de si la belleza que, armonizada por la oracién, conduce a
agradecer a Dios por las maravillas que El realiza. Las iglesias
jubilares, a lo largo de los itinerarios y en la misma Urbe, podran
ser oasis de espiritualidad en los cuales revitalizar el camino de la
fe y beber de los manantiales de la esperanza, sobre todo
acercandose al sacramento de la Reconciliacion, punto de partida
insustituible para un verdadero camino de conversién» (Spes non
confundit 5).

La bula recuerda a quienes peregrinan su responsabilidad con la

esperanza de los migrantes:

«No pueden faltar signos de esperanza hacia los migrantes, que
abandonan su tierra en busca de una vida mejor para ellos y sus
familias. Que sus esperanzas no se vean frustradas por prejuicios
y cerrazones; que la acogida, que abre los brazos a cada uno en
razon de su dignidad, vaya acompafada por la responsabilidad,
para que a nadie se le niegue el derecho a construir un futuro
mejor. Que a los numerosos exiliados, desplazados y refugiados, a
quienes los conflictivos sucesos internacionales obligan a huir para
evitar guerras, violencia y discriminaciones, se les garantice la
seguridad, el acceso al trabajo y a la instruccién, instrumentos
necesarios para su insercién en el nuevo contexto social.

Que la comunidad cristiana esté siempre dispuesta a defender el
derecho de los mas débiles. Que generosamente abra de par en
par sus acogedoras puertas, para que a nadie le falte nunca la
esperanza de una vida mejor. Que resuene en nuestros corazones
la Palabra del Sefior que, en la parabola del juicio final, dijo:

7



“estaba de paso, y me alojaron”, porque “cada vez que lo hicieron
con el mas pequeiio de mis hermanos, lo hicieron conmigo” (Mt
25,35.40)» (Spes non confundit 13).

Segun el diccionario de la RAE, en su primera acepcion, «se llama
peregrino a una persona que anda por tierras extrafias». En su segunda
acepcion, se refiere a la persona que por devocion o por voto va a
visitar un santuario, especialmente si lleva el bordén y la esclavina.
Pues bien, en el mundo hay actualmente una cifra multimillonaria de
seres humanos que responden a esa definiciéon primera de peregrino.
En 2020 habia 281 millones de seres humanos emigrantes, el triple
que 1970. En junio de 2024, segun ACNUR, 122,6 millones de seres
humanos se habian visto forzados a abandonar su hogar, de los cuales
43,7 millones eran refugiados en tierra extrafa. Son historias muy
semejantes a la de Ibrahima Balde, cuya odisea se dio a conocer en

Euskal Herrial y la universalizé el papa Francisco.

La fortaleza europea ya no aguanta el envite de la emigracion.
Su crecimiento exponencial es imparable porque responde a dos
principios vertebradores de nuestro tiempo: «por un lado, un orden
econdmico mundial que obliga a los pobres y perseguidos del mundo a
ponerse en marcha; y por otro, la autoridad del progreso que conlleva
un desorden ecoldgico planetario que repercute, con sus guerras y
sobreexplotacion de materias primas, sobre todo en los mas
vulnerables, obligdndoles a migraciones masivas que es lo que nos
espera». Estamos asistiendo a la estampida de «los sobrantes» del
orden mundial, como los llamé el papa Francisco, y las defensas del

modelo de estado nacional no resisten su impacto?.

Cada camino recorrido por cada uno de ellos los convierte en
«peregrinos primordiales de la vida». Todos ellos participan de esa

«santidad primordial», propuesta para los pobres por Jon Sobrino, que

L Cf., Ibrahima Balde/Amets Arzalluz Antia, Hermanito —Mifian, Barcelona, octubre 2021.
2 Cf., Reyes Mate, “De la polis a la diaspora. Las lecciones de Babel”,Iglesia viva, n° 300, octubre-diciembre
2024, p.43.

8



«no es la de las virtudes heroicas, sino la de una vida realmente
heroica. Pueden ser “santos pecadores”, si se quiere, pero cumplen
insignemente con la vocacion primordial de la creacion: la llamada de

Dios a vivir y dar vida a otros, aun en medio de la catastrofe».

Todos merecen las palabras que Hebreos dedica a los modelos
de fe en la historia de la salvacion: «Unos fueron torturados [...]; otros
soportaron la prueba de burlas y azotes, de cadenas y prisiones.
Fueron apedreados, torturados, aserrados, muertos a espada:
anduvieron errantes cubiertos de pieles de oveja y de cabras; faltos de
todo: oprimidos y maltratados, ihombres de los que no era digno el
mundo!, errantes por desiertos y montafas, por grutas y cavernas y
antros de la tierra». «Por eso Dios no se averglienza de ser llamado su

Dios, pues les tiene preparada una ciudad» (cf. Hb 11,16.5-39).

Y écomo son las politicas europeas de acogida? Desde Lesbos la
mirada informada y critica de Hibai Arbide Aza nos ayuda a conocer lo
que estan dando de si. Las devoluciones en caliente se han convertido
en un elemento central en la politica migratoria griega y europea. Mas
de cien mil personas han sido abandonadas a la deriva en mar abierto
tras ser interceptadas en el mar cuando intentaban llegar a las islas
griegas o después de haber alcanzado tierra firme. Esta practica no
solo vulnera el derecho a solicitar asilo, sino que amenaza gravemente
derechos fundamentales como el derecho a la vida, a la integridad
fisica y a la libertad. En el mar, los refugiados son detenidos en aguas
griegas por embarcaciones tripuladas por «los hombres
encapuchados», un cuerpo paramilitar que actla coordinado con los
guardacostas. Estos destruyen el motor de las barcas antes de
remolcarlas a aguas turcas y abandonarlas a su suerte. En ocasiones
los refugiados son forzados a subir a embarcaciones de la Guardia
Costera griega, donde les propinan palizas y les roban sus pertenencias
antes de ser coaccionados a subir balsas salvavidas inflables para

dejarlas a la deriva. Hoy nadie puede dudar de la existencia de las

9



devoluciones en caliente, pero pocos son conscientes de la dimensidn

y la crueldad de esta politica3.

Cuando en Europa o en Euskadi hay emigracién masiva y forzada
las comunidades cristianas deben preguntarse si conocen la politica
migratoria europea y si es compatible con el ideario fraterno cristiano
o con el de los Derechos Humanos. Vivir lejos de las costas de llegada
de los migrantes no es razon suficiente para que miremos para otro
lado. Debemos preguntarnos si «los peregrinos de esperanza»
ofrecemos a «los peregrinos de la vida» con nuestro propio peregrinar
la esperanza histérica de que sera reconocido su «derecho a tener
derechos», si no queremos convertirnos en meros turistas religiosos a

pesar de nuestras buenas intenciones.

Quizas pueda ayudarnos hacer nuestra la propuesta de Simone
Weil y dar prioridad en nuestro discurso al lenguaje de las
«obligaciones» frente al de los «derechos». «La nocién de obligacion
prima sobre la de derecho, que esta subordinada a ella y es relativa.
Un derecho no es eficaz por si mismo, sino sélo por la obligacion que
le corresponde. El cumplimiento efectivo de un derecho no depende de
quién los posee, sino de los demas hombres que se sienten obligados
a algo hacia él. La obligacion es eficaz desde el momento en queda
establecida. Pero una obligacién no reconocida por nadie no pierde un
apice de la plenitud de su ser». El deber de cada uno para con los
demas nace de la necesidad del otro: «es una obligacidon eterna hacia
el ser humano no dejarle pasar hambre cuando se le puede socorrer».
Al ser el socorrer el hambre la obligacidn mas evidente, se puede
utilizar de modelo para elaborar analogamente una lista de los deberes

hacia todo ser humano.

En el afio 2025 ¢la acogida es una necesidad basica de los

3 Cf,, Con el agua al cuello. Muertes y devoluciones en caliente en la peor frontera de Europa, Capitan Swing,
Madrid 2024.

10



migrantes forzosos que debe entrar en la lista de deberes de los seres
humanos? ¢éNos podemos considerar inocentes los ciudadanos
europeos que pasamos de largo, mirando para otro lado, ante los miles
de seres humanos que, hacinados en las puertas de Europa, mueren y
malviven con «el agua al cuello»? La pregunta de Dios en la primera
hora de la historia, «édénde esta tu hermano?», sigue encontrando la
misma respuesta que entonces: «ésoy yo acaso el guardian de mi

hermano?>»

Salir al encuentro de «los peregrinos de la vida» y convertirnos
asi en comunidades humanas de acogida es tanto como «salir fuera del
campamento hacia Jesus, que padecid fuera de la puerta, cargando con
su ignominia, pues tampoco nosotros tenemos aqui ciudad

permanente, sino que buscamos la futura» (cf. Hb 13, 13-24)
El deseo jubilar de Dios se cumple en Jesus de Nazaret

Parece que en realidad la ley del afio jubilar no llegd a cumplirse
nunca histéricamente o solo a medias, aunque sea fiel reflejo de la
teologia de la santidad de Dios, que hace necesaria la justicia entre los
hombres (cf. Lev 17-26)4. La justicia es una realidad asintotica. En la
lucha por alcanzarla, cada paso que damos los hombres abre
problemas nuevos. Los profetas de Israel mantuvieron en pie, fracaso
tras fracaso, el esfuerzo por luchar contra la injusticia. Y el afan
indomable de este esfuerzo abrid el camino a la idea del afio jubilar
como meta escatoldgica a la que el hombre no puede llegar por si solo,

es decir, como un afno de gracia de Yahvé (cf. Is 61, 1 ss).

En este contexto los oyentes de Jesus entienden la expresion,
cuando él, en la version del evangelista Lucas, se aplica el texto de

Isaias:

«Vino a Nazara, donde se habia criado, entrd, segin su costumbre,

4 Cf., Ibanez, A., “El Levitico, en AA.VV., Comentario al Antiguo Testamento I, Verbo Divino, Estella
(Navarra), 1997, pp. 207-208

11



en la sinagoga el dia de sabado y se levantd para hacer la lectura.
Le entregaron el volumen del profeta Isaias; desenrolld el volumen
y hallo el pasaje donde estaba escrito: “El Espiritu del Sefior esta
sobre mi, porque me ha ungido para anunciar a los pobres la Buena
Nueva, me ha enviado a proclamar la liberacién a los cautivos y la
vista a los ciegos; para dar libertad a los oprimidos y proclamar un
ano de gracia del Senor”. Enrolld6 el volumen, lo devolvié al
ministro, y se sentd. En la sinagoga todos los ojos estaban fijos en
él. Comenzd a decirles: “esta Escritura que acabais de oir se ha
cumplido hoy”» (Lc 4,16-21).

Ese Jubileo de inspiracidn biblica, que nunca llegé a realizarse a
causa de la avaricia humana, quedando como un deseo de Dios para
nuestro mundo, ahora acontece cumplido en la persona misma de
Jesus: Jesucristo es el gran Jubileo, el Ao de Gracia que el Padre
ofrece al mundo de manera irrevocable y definitiva. El dltimo y
definitivo «edn» ha irrumpido en la historia humana, haciendo posible

lo imposible.

Obviamente el tiempo del Jubileo se nos ofrece como una
oportunidad de Gracia («kairos») para abrir nuestros corazones al
perddén y a la misericordia de Dios por medio del sacramento de la
penitencia. Y en este contexto me parece necesario decir una palabra
sobre «las indulgencias». Si Jesucristo es el Gran Jubileo o el Aho de
Gracia de Dios, también es nuestra «Indulgencia» (Pablo VI), que sana

«los efectos residuales del pecado en nuestros corazones».

Pero este acontecimiento sanador no sucede magicamente
porque se cumplen unos determinados requisitos. La «indulgencia
plenaria» no se gana, sino que se recibe como don de Dios que la regala
y nos «permite descubrir cuan ilimitada es la misericordia de Dios. No
sin razoén en la antigiiedad el término “misericordia” era intercambiable
con el de “indulgencia”, precisamente porque pretende expresar la
plenitud del perdén de Dios que no conoce limites» (Spes non
confundit, 23). El “efecto” sanador de la acogida de la indulgencia en
nuestro corazon de piedra debiera hacernos mas indulgentes con los

demas, pero esto no siempre ocurre, por muchas peregrinaciones que

12



hagamos y muchas basilicas romanas que visitemos, como nos
recuerda el mismo Jesus (cf. Mt18, 23-35). Sin la experiencia de haber
sido agraciados por la misericordia de Dios, sin ningun mérito por
nuestra parte, no renaceremos con un corazon de carne y agradecido,

capaz de ser indulgente con los demas.

13



II
LA ESPERANZA NO DEFRAUDA
Una breve aclaracién para empezar.

El objeto de la virtud de la esperanza suele reducirse a la vida
eterna después de la muerte. El mayor nUumero de veces que hablamos
de la Esperanza lo hacemos con ocasion de la liturgia funeral. Y tanto
el breve tiempo liturgico de Adviento como el largo de Pascua no nos
sacan de ese reduccionismo que responde al deseo de inmortalidad:
«Creo en la resurrecciéon de la carne y la vida eterna». La ultima novela
de Javier Cercas, El loco de Dios en el fin del mundo, es un buen relato

sobre este reduccionismo.

El objeto de la esperanza cristiana tiene que ver no solo con el
mas alla de la historia humana, sino sobre todo con la historia misma,
con los mejores deseos de los seres humanos y con el tipo de sociedad
gue vamos construyendo o destruyendo con nuestras practicas y

biografias personales y colectivas.
1. Corren malos tiempos para la esperanza

No corren buenos tiempos para la esperanza historica. El afo
2020, antes de la pandemia, los observadores politico-sociales
hablaban de la incertidumbre del futuro. Cinco afos mas tarde muchos
de nosotros pensamos y percibimos el futuro como amenaza. La guerra
de Ucrania, el genocidio palestino en Gaza, el avance de las propuestas
politicas de extrema derecha, Donald Trump y sus imprevisibles
politicas «muro», una economia que mata, la cultura del «descarte»,
los oidos sordos al clamor de la naturaleza en crisis por la irresponsable
accién humana, etc. son algunos de los presagios que nos hacen temer

lo peor del futuro. A veces, con tintes apocalipticos.

14



Giorgio Agamben ha utilizado el término «campo» (de
concentracion) como paradigma de la situacién politica
contemporanea. ¢Sera verdad, como intuia Etty Hillesum, victima del
exterminio nazi, que toda la superficie de la tierra no es mas que un
inmenso campo de concentracidon, y nadie o casi nadie puede quedar

fuera de él?

Muchos podriamos suscribir hoy las palabras de Dietrich
Bonhoeffer, desde la carcel: «éHa habido alguna vez en la historia
personas que, como nosotros, tuviesen tan poco suelo bajo los pies y
para quienes todas las alternativas del presente parecieran igualmente

insoportables?»

En estas circunstancias histéricas los catdlicos celebramos el
Jubileo ordinario del ano 2025. El titulo de la bula de convocacién, Spes
non confundit, la esperanza no defrauda (Rom 5, 5), y la invitacion
papal a ser «peregrinos de esperanza» (n. 5) confrontan a la Iglesia
con su condicidén de portadora de una esperanza (y no, de una nueva
moral) para la humanidad, y a los cristianos con la de ser «apatridas»
gue buscan en toda sociedad hacer posible una Fratria universal, como
ciudad futura (cf. Hb 13,14).

Pero esta es la grave cuestion con la que nos enfrentamos:
¢Razonablemente podemos esperar el futuro como promesa de una
sociedad mundial equilibrada y justa, de un medio ambiente sano y de
un sistema de proteccion sostenible para todos? O éhemos de esperarlo
como amenaza de mayores desequilibrios sociales e injusticias, de la
irreversibilidad de la crisis ecoldgica global y de un sistema de

proteccion exclusivo para ricos??

2. La pasion de Jesus de Nazaret por el cumplimiento de la

Promesa de Dios.

5 Cf., Daniel Innerarity Politica para perplejos, Galaxia Gutenberg, Barcelona 2018, pp. 169-170;
“Instrucciones para sobrevivir a la perplejidad politica”, El Pais 27/02/2018.

15



La esperanza cristiana no tiene su matriz ni en una confianza
ilusa en las posibilidades ilimitadas del hombre, ni en un optimismo
ingenuo en el progreso indefinido de la humanidad, sino en la Promesa
abierta y mantenida en su cumplimiento por Dios en la vida, pasion,

muerte y resurreccion de JesuUs de Nazaret.

De este modo la tradicidon cristiana confiesa que la Promesa
divina es una dimension de la realidad y la esperanza, virtud teologal
ademas de pasién animal y habito humano. La promesa divina de
aquello que todavia no es, y que, por ello, abre y hace historia, se ha
convertido en el motor, el motivo, el resorte y el tormento de la

historia®.

Jesus de Nazaret entregd a sus discipulos y discipulas un modo
fraternal de estar en el mundo. Esta tradicidon se nutre de la esperanza
del mismo Jesus, de su experiencia de la irrupcién del Reinado de Dios
como accién definitiva, liberadora y escatolégica, dirigida
preferentemente a los pobres, y desde ellos a todo Israel y al resto de
la creacion. Las viejas esperanzas del pueblo de Israel estaban a punto

de verificarse.
2.1. Promesa de Dios, categoria Reinado de Dios y fraternidad.

Dios habia cumplido definitivamente su promesa y respondia de
manera definitiva a la interpelacion del profeta Jeremias: «iAy! éSeras
tu para mi como un espejismo, aguas no verdaderas?» (15,18). Su
Reinado irrumpia definitivamente en la historia como buena noticia,
como evangelio. La causa por la que Jesus cambié su vida (dejo
primero su familia y su trabajo manual y, mas tarde, abandond a Juan
Bautista), la pasidon esperanzada por la que dio su vida, la recuerda
JesuUs en la sinagoga de Nazaret: la promesa de Isaias que acababa de

proclamar se estaba cumpliendo con él (cf. Lc 4,16-21). JesUs principia

6Cf., J. Moltmann, Teologia de la esperanza, Sigueme, Salamanca, 1972, pp. 213-214.
16



el tiempo del cumplimiento de la Promesa de Dios.

Para hablar de la Promesa cumplida, Jesus recurre a la categoria
teocratica del Reinado de Dios con claros significados politicos y
sociales. Dios al cumplir su promesa, se revela no solo como un Dios
de la propia intimidad («mas yo que yo mismo», dird Agustin) y como
un Dios de la naturaleza («los cielos narran la gloria de Dios»), sino
como un Dios de la historia y de la comunidad humana, cuya imagen
representativa no es la del Rey todopoderoso sino la del Padre (Abba),
que gratuitamente nos afilia a todos los hombres y mujeres. Con y en
Jesus entraba en la historia la posibilidad en el mundo de un orden
nuevo fraternal y de un corazon nuevo fraterno en los seres humanos.
En una palabra, habia en la historia y en el corazén humano
posibilidades divinas de fraternidad como rostro y como despliegue

histdrico de nuestra filiacion divina.

El sueno de la fraternidad universal se hacia oportunidad
agraciada para la historia de la humanidad y se instalaba
definitivamente en ella. La fraternidad se convertia en una meta a
donde conduce un camino (siempre recomenzado y nunca concluido)
qgue los hombres y las mujeres vamos haciendo al andar, acompafados
por la sabiduria, la fuerza y la empatia del Espiritu de Dios (al que
hemos llamado clasicamente «Gracia»). Su asistencia misericordiosa
nos rehace para la convivencia, nos potencia para la comunién y nos
restaura para la aceptacién liberada de nuestros limites, de nuestras
culpas y del amor gratuito que Dios siente por nosotros. En tres

palabras, nos reconcilia con Dios, con nosotros mismos, con los demas.
2.2. Jesus ungido y conducido por el Espiritu Dador de Vida.

Su experiencia acerca de la irrupcidon del Reinado de Dios hizo
gue Jesus se considerase ungido y llevado por el Espiritu escatoldgico
(cf. Mc 1, 10-12). «Su conciencia de estar poseido y de ser utilizado

Unicamente por el Espiritu divino, fue el movil de su misidn y la clave

17



de su eficacia»’. Jesus creyd que el Espiritu de Dios actuaba a través
de él y en su confrontacién con la realidad le configuraba: como buena
noticia para los pobres (cf. Lc 4, 16-21), aliento de vida para los
agobiados (cf. Mt 11, 28), “autor” de humanizacién para los
endemoniados (cf. Mt 12, 22-28), fuente de salud para los enfermos
(cf. Lc 4, 40), tractor de comunion para los excluidos (cf. Mc 3, 1-6) y

alimento para los hambrientos (cf. Lc 9, 12-17).

La primera comunidad cristiana calificé el modo de estar de Jesus
en la historia como fruto del poder del Espiritu Santo; y describid su
paso por ella haciendo el bien y curando a todos los oprimidos por el
diablo (cf. Hch 10, 38).

2.3. La Promesa cumplida de Dios crucificada y aparentemente

desautorizada.

Jesis de Nazaret fue un perdedor momentdneo. A los
mandamases de entonces la puesta en accidon de su pasion
esperanzada en favor de la fraternidad les parecioé un delirio (cf. Mc 3,
21). La vision de aquel galileo se habia salido del cauce de lo razonable.
Le descalificaron como profeta. Le tacharon de heterodoxo, alternativo,
blasfemo, loco, subversivo... Su muerte en la cruz, la propia de un sin-
ciudadania (o sin-papeles, diriamos hoy) acusado de alteracién del
orden imperial (la «pax romana»), fue el precio que pagd por ser fiel
al Padre de la promesa del Reino y obediente al Dios del Reino, en
medio de una sociedad apatica e indiferente al sufrimiento de las

gentes.

Sin embargo, Jesus no soflaba dormido. Sofié bien despierto v,
cuando supo la que se le venia encima, siguid el latido de su pasién
esperanzada en el Reinado de Dios sin dejarse amilanar por el miedo

a la muerte. Cuando todo aparecia aparentemente perdido (cf. Jn

7J.D. G. Dunn, Jesus y el Espiritu, Secretariado Trinitario, Salamanca 1981, p. 101; cf. pp. 33-121.
18



11,53), tomo la decisidon de subir a Jerusalén (cf. Lc 9,51), impulsado
no por un delirio que lo hubiera convertido en un kamikaze, sino por
una lucida fidelidad hasta el final a la promesa de Dios. Alli experimento
el fracaso, el abandono de sus amigos, el veredicto de inocencia a favor
de las Tinieblas, la utilizacion de la justicia de Dios en contra de la
trasparencia de su propia vida y el silencio del Dios del Reino: ¢ése
habria cansado en vano y su vida la habra gastado inutilmente? (cf. Is
49,4; Mc 15,34). Sera la experiencia de la noche oscura (cf. Jn 13,30)
y orard para no caer en la tentacién de la desconfianza y la

desesperanza (cf. Lc 22,45).

Jesus de Nazaret esperd, contra toda experiencia y en aquella
noche oscura de la injusticia y la ignominia, en la irrupciéon definitiva
de la amanecida del Reinado de Dios, propiciado por su fidelidad a la
promesa divina hasta el extremo del sufrimiento y de la muerte: «si el

grano de trigo no muere no produce fruto» (cf. Jn 12, 23-24).

3. Jesus Resucitado entrega la esperanza en la Promesa
cumplida a los testigos de su resurreccion, que representan a

la Iglesia.

La esperanza de los discipulos en la alborada del Reino brota de
la resurreccidén de Jesus y del reencuentro con él. Su esperanza en el
Reinado es una esperanza recobrada con las sefias de identidad del
Crucificado. Cristo resucitado «es la esperanza» (Col 1, 27) para la
tradicion cristiana. En el acontecimiento Cristo (vida, muerte y
resurreccion de JesUs de Nazaret, y la venida del Espiritu Santo) los
testigos de la resurreccién de Jesus reconocen la confirmacion del
cumplimiento «in fieri» de la Promesa divina, tal y como él lo habia
proclamado ya con su anuncio y su practica de la Buena Noticia del
Reinado de Dios. La resurreccién de Jesus no es en primer lugar la
repuesta al deseo humano de inmortalidad de Jesus sino al reclamo de

justicia del Hijo abandonado por Dios en la cruz.

19



La luz de la resurreccidon proclama el cumplimiento definitivo de
la Promesa no solo como garantia de vida eterna después de la muerte,
sino como posibilidad de Humanidad Nueva en y para la historia
humana. Obviamente el Reinado de Dios excede cualquier realizacion
humana de la utopia porque es radicalmente de Dios. La esperanza
tiene como objeto /a novedad de un futuro que tiene la figura del «don
divino de una conquista humana»: «aunque esté construido por el
hombre, no puede ser mas que dado desde otra parte [...] Que pueda
darse a la historia un porvenir absolutamente nuevo, diferente al que
esta en nuestro poder procurarle: esa es la esperanza que hace nacer

el anuncio de la resurreccion»8.
La experiencia del Espiritu en los testigos del Resucitado.

Tras la muerte y la resurreccién de Jesus también los discipulos
experimentaron la accidn del Espiritu en ellos. El Resucitado les ofrece
el Espiritu (cf. Jn 20,21-23; Hch 1,7-9) y, finalmente, lo derrama sobre
ellos como don escatolégico (cf. Hch 2,14-21). En Pentecostés,
proclamara la Escritura, «se llenaron todos de Espiritu Santo» (Hch 2,
4a). Con la efusion del Espiritu de Dios comienza la era mesianica y la
andadura histoérica del cristianismo. El Espiritu, fruto fecundo de la
salvaciéon lograda por Jesucristo, se constituye en primicia (Rm 8,23)
de la promesa divina (Ef 1,13) y garantia de su futuro cumplimiento (2

Co 1,22) en y para vy la historia humana.

El Espiritu de la Promesa (cf. Ef 1,13) entregado por Jesus a los
testigos de su resurreccién cumple una triple funcién: a) anuncia una
realidad que todavia no esta presente en la historia humana: la plena
condicion de hijos e hijas de Dios (cf. Rm 8,23); b) proporciona a la
historia humana posibilidades inéditas de futuro fraterno, en cuanto
que se establece en ella como el seno materno de Dios del que los

hombres y las mujeres pueden nacer de nuevo (cf. Jn 3,1-8), y

8Cf., J. Moingt, El hombre que venia de Dios Il, Desclée, Bilbao 1995, p. 33.
20



progresar hacia su verdad mas profunda: ser y vivir como hijos vy
herederos de Dios (cf. Rm 8,15-17); c) provoca vocaciones, misiones
y envios (con “el aire” de Jesus) comprometidos en orden a concretar
historicamente aquello que anuncia y garantiza, hasta alcanzar la

libertad y la gloria de los hijos de Dios (cf. Rm 8,19-21).
4. Esperar como espero Jesus de Nazaret.

Me niego creer inevitable que la incertidumbre sea nuestra Unica
certeza. Reivindico que este tiempo del riesgo inminente contiene
también una revelacion: el impulso del «ahora o nunca» es el momento
de la accion. Algunos movimientos de protesta y de intervencion
contracultural nos invitan a declararnos insumisos con la ideologia del
«no hay nada que hacer», incapaz de intervenir con eficacia sobre las
condiciones del tiempo humano, que es el tiempo de la historia. Y
también, a entrelazar complicidades para la creacion de «un nueva y
arrasadora utopia de la vida, donde nadie pueda decidir por otros hasta
la forma de morir, donde de veras sea cierto el amor y sea posible la
felicidad, y donde las estirpes condenadas a cien afios de soledad
tengan por fin y para siempre una segunda oportunidad» (G. Garcia

Marquez).

En ese impulso del «ahora o nunca» inscribo el tiempo de la
esperanza cristiana como correlato de la Promesa del Dios de
Jesucristo. La esperanza cristiana no nos convierte en videntes del
futuro, ni nos da ventajas para salir del atolladero terminal en el que
nos encontramos. Pero si se nos ofrece como perspectiva propia a la
hora de divisar el futuro de este presente catastroéfico y perplejo, y de
esclarecer qué es lo razonable a la hora de vislumbrar su posible
promesa y anticiparla en la historia. Esa mirada esperanzada no esta
fundada en ninguna utopia humana, sino en el cumplimiento de la
promesa de Dios. Nuestra esperanza no depende de los datos de

realidad, es la realidad la que depende de nuestra esperanza.

21



El cristianismo del siglo XXI asume la tarea de afrontar el futuro
con esperanza desde la memoria «passionis, mortis et resurrectionis
Jesu Christi». Este quehacer, ineludible para él, de ninguna manera
debiera sustanciarse en el testimonio de una esperanza barata, sino en
una auténtica rendicion de cuentas o justificacion practica de ésta. La
esperanza cristiana no es el reverso del optimismo histérico moderno.
Tampoco un reconstituyente para vivir en la postmoderna sociedad del

cansancio® o estimular nuestros anhelos en esta era del desanimo?0.

La esperanza es un antidoto para no ser vencidos de antemano
por la incertidumbre y el catastrofismo. La esperanza, equipada con las
sefas de identidad de Jesus resucitado, es interrupcion del presente
inhumano, cruelmente cainita; y anticipacion en él del futuro humano
para quienes no tienen esperanza: los «sobrantes» y los crucificados

de este tiempo, tan perplejo y tan indiferente a sus gritos de dolor.

El Espiritu recrea la creacidn toda y hace nuevas todas las cosas
(cf. Ap 21,5), inaugurando los tiempos mesianicos con su llegada (cf.
Hch 2,1 s). El Espiritu constituye la promesa de este futuro (cf. Ef 1,3)
hasta que Dios sea todo en todas las cosas (cf. 1 Co 15,28). El Espiritu
de Dios que nos habita sera el Espiritu de Cristo (cf. Rm 8,9), de la
filiacion divina (cf. Rm 8,15), de la fe (cf. 2 Co 4,13) y de libertad de
los hijos e hijas de Dios (cf. 2 Co 3,17). El Espiritu que incorpora al
camino humano del Hijo a los hombres, va guiando la vuelta en la
historia de la creacidon a Dios, mientras perdura el anonadamiento de

Dios (la kénosis divina) en ella.

Esta «pasidn esperanzada» debe configurarnos a quienes la
compartimos por el Bautismo, como extranjeros y forasteros en el
mundo (cf. 1P 1,1.17; 2P 2, 11) porque somos ciudadanos del cielo (cf.

FIp 3,20). Con esta esperanza nos ha salvado Cristo. Una esperanza

° Cf. H., Byung-Chul, La sociedad del cansancio, Herder, Barcelona 2017.
v AA. VV, .La Era del desanimo. Una lectura creyente desde la filosofia y la teologia, CJ, Barcelona 2018.

22



en lo que todavia ni vemos, ni podemos ver, y aguardamos con

paciencia, pero que no defrauda (cf. Rm 5,5).

4.1. Los dolores de parto de la nueva creacion y el feliz

alumbramiento

Legitimamente podemos interpretar los sufrimientos del tiempo
presente como dolores del parto de la creacion nueva, y sus lamentos

como los gemidos del Espiritu anhelante de Dios. Asi lo hace Pablo:

«Porque estimo que los sufrimientos del tiempo presente no son
comparables con la gloria que se ha de manifestar en nosotros.
Pues la ansiosa espera de la creacion desea vivamente la revelacién
de los hijos de Dios. La creacidon, en efecto, fue sometida a la
caducidad, no espontaneamente, sino por aquel que la sometid, en
esperanza de ser liberada de la esclavitud de la corrupciéon para
participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios. Pues sabemos
gue la creacién entera gime hasta el presente y sufre dolores de
parto. Y no solo ella; también nosotros mismos, que poseemos las
primicias del Espiritu, nosotros mismos gemimos en nuestro
interior anhelando el rescate de nuestro cuerpo. Porque nuestra
salvacidon es en esperanza; y una esperanza que se ve, NO es
esperanza, pues ¢cOmo es posible esperar una cosa que se ve?
Pero si esperamos lo que no vemos, aguardamos con paciencia».
(Rm 8,18-25).

Pero nadie nos asegura su feliz alumbramiento, ni la metamorfosis
de las lagrimas en cantos de liberacion. Tampoco el Dios que resucito
a Jesus crucificado. La presencia salvifica de su Espiritu en la historia
motiva, tensa, inquieta y moviliza constantemente los corazones de los
seres humanos en la direccién de la promesa del Reino, pero sin
violentar sus libertades. El Aliento de Dios impulsa permanentemente
historia adentro, justamente alli donde se juega la dignidad y la
existencia de los seres humanos, a la comunidad cristiana y a hombres

y mujeres de buena voluntad.

Nuestra colaboracién le resulta indispensable para enjugar
lagrimas, mitigar sufrimientos y hacer realidad ese mundo nuevo que
es la morada de Dios con los seres humanos (cf. Ap 21,3-5). El Plan

23



divino de Salvacion necesita de nuestro concurso, pues Dios no ha
previsto que pueda ser realizado al margen de nuestra libertad. Su
proyecto (que no es otro que el de la fraternidad total entre los seres
humanos, de reconciliacién universal de hombres y mujeres)
trasciende, en tanto que la perfecciona, la nocion misma de justicia. La
llamada divina a participar en él, nos llega preferentemente a través

del rostro de los pobres, de las victimas de la injusticia.

Pero la Promesa de Dios no siempre se cumple en la historia. Sin
duda, la libertad humana puede ser ciega y sorda a la Promesa de Dios

para la historia humana y, en este caso, quedara frustrada.

Por una parte, el barullo del dia a dia nos ciega a los cristianos
para ver los signos del Espiritu, y nos ensordece para oir su clamor en
los gritos de los empobrecidos y en el lamento de nuestra alma
desvalida (cf. Mc 8, 18). Por otra, la accion del Aliento de Dios
habitualmente se parece mas al susurro de una brisa suave que al
impetu de un huracan que agrieta montafias y quiebra rocas (cf. 1 Re
19,11-12), mientras que el poder del pecado, aunque definitivamente
vencido, sigue siendo descomunal. Con frecuencia hace morder el
polvo de la derrota al Espiritu de Dios y a su Promesa, aunque no

consiga desalojarles de la historia.

«Esperar lo imposible»

Esta «pequefia esperanza» (Ch. Peguy), como ha escrito Miguel

Garcia Bar¢, tiene que ver con «esperar lo imposible»:

«Hay cristianismo real sélo cuando existen hombres que en el
secreto de su intimidad se atreven a esperar de verdad lo
imposible. De la misma manera que no era posible que un
ajusticiado con el suplicio del esclavo fuera resucitado por Dios
mismo, en contra de la expectativa de los peritos de la religion, de
esa misma manera es imposible hoy que la tendencia destructiva
de la historia se detenga y se invierta. Es imposible que los
derrotados en tantos siglos de violencia sean rescatados y que su
dolor no solo se olvide, sino se borre. Es imposible que lo ya
sucedido sea aniquilado. Es imposible que los traicionados

24



recuperen la confianza en la humanidad. Es, sobre todo, imposible
y escandaloso, que los pecadores vayan a ser convidados al
banquete eterno del perddén y se sienten al lado de los justos
sacrificados, aunque se los haya convocado a toda prisa, pasada la
hora undécima. Es imposible que las oportunidades perdidas en
todas las vidas se repitan, regresen, sean superadas. En definitiva,
es imposible el reino de los cielos y no distinguimos con qué
prudente politica podriamos atraerlo a nuestra historia, tan real ella
y tan macizamente posible. Justamente porque todo esto es
imposible, lo esperamos en la actividad de una esperanza plena
gue tiene que ser también actividad incesante. Si creyéramos que
lo imposible es posible, no sélo mirariamos a los ojos al mal, sino
gue no nos recostariamos a esperar del combate entre los dioses
del maniqueismo una solucidn final para nuestra historia. Sélo una
libertad asumida hasta las Ultimas consecuencias habla aun
elocuentemente de Dios en medio de las ruinas».11

La recepcion de la tradicidn de JesUs y esperar como él espero
reclama hombres y mujeres alentados por la expectativa de una utopia
sin contenido definido ni definitivo (entrevista, la llama Paul Ricoeur) y
universalizable, que viene de arriba (la promesa de Dios) y brota de
abajo (en la historia humana) hasta alcanzar (como J]. B. Metz ha
insistido en multitud de ocasiones), mas alld de la historia, a «los
muertos del morir», como consecuencia de nuestra radical
vulnerabilidad, y a «los muertos del matar» (a las victimas de la ldgica
cainita) como consecuencia de la injusticia, la violencia, la indiferencia

y la intolerancia que existen en nuestro mundo.

Esta expectacidon encuentra su sostén en la vision de Ap 21, 1-4:

«Después vi un cielo nuevo y una tierra nueva, porque el primer
cielo y la primera tierra desaparecieron, y el no existia ya. Y vi la
ciudad santa, la nueva Jerusalén, que bajaba del cielo, de junto a
Dios, engalanada como una novia ataviada para su novio. Y oi una
fuerte voz que decia desde el trono: “Esta es la morada de Dios
con los hombres. Pondra su morada entre ellos y ellos seran su
pueblo y él, Dios-con-ellos, sera su Dios. Y enjugara toda lagrima
de sus 0jos, y no habra ya muerte ni habra llanto, ni gritos, ni
fatigas, porque el mundo viejo ha pasado».

El Espiritu viene en ayuda de la flaqueza de nuestra esperanza.

11 M. Garcia-Baro, De estética y mistica, Sigueme, Salamanca, 2007, pp. 169-170.
25



La presencia del Espiritu en nuestras vidas otorga su capacidad

de resiliencia a nuestra débil esperanza.

«Y de igual manera, también el Espiritu viene en ayuda de nuestra
flaqueza. Pues nosotros no sabemos pedir como conviene nos
ayuda en nuestra debilidad; pues qué hemos de pedir como
conviene; mas el Espiritu mismo intercede por nosotros con
gemidos inefables, y el que escruta los corazones conoce cual es la
aspiracién del Espiritu, y que su intercesién a favor de los santos
es segun Dios» (Rm 8, 26-27)

Los signos de esperanza: prestar atencion a todo lo bueno que hay

en el mundo.

«Ademas de alcanzar la esperanza que nos da la gracia de Dios,
también estamos llamados a redescubrirla en los signos de los
tiempos que el Sefior nos ofrece. Como afirma el Concilio Vaticano
II, “es deber permanente de la Iglesia escrutar a fondo los signos
de la época e interpretarlos a la luz del Evangelio, de forma que,
acomodandose a cada generacion, pueda la Iglesia responder a los
perennes interrogantes de la humanidad sobre el sentido de la vida
presente y de la vida futura y sobre la mutua relacién de ambas”.
Por ello, es necesario poner atencion a todo lo bueno que hay en
el mundo para no caer en la tentacidén de considerarnos superados
por el mal y la violencia. En este sentido, los signos de los tiempos,
gue contienen el anhelo del corazén humano, necesitado de la
presencia salvifica de Dios, requieren ser transformados en signos
de esperanza» (Spes non confundit 7).

Alli donde el espiritu humano creador suscita vida y libertad,
solidaridad y liberacién, fantasia creadora y proyectos utdpicos de
nueva humanidad, el Espiritu de Dios se encuentra en accién y
fermentacion dentro de esta historia humana encadenada por el
pecado, la injusticia y la muerte. Quienes protagonizan estas acciones
nos recuerdan dialécticamente -en la negaciéon de su negaciéon- el

proyecto de Dios.

La bondad que hay en nuestro mundo se manifiesta de multiples
maneras. También en el mundo de las migraciones forzosas aparece la
bondad humana tejida por la colaboracion de organizaciones sociales,
movimientos populares de salvacién y personas buenas que parecen

haber escuchado la palabra del Senor «os haré pescadores de

26



hombres» (cf. Mt 44, 19). iCo6mo no recordar la singladura de rescate

y salvamento humanitario del «Aita Mari» en el Mediterraneo central!

«No pueden faltar signos de esperanza hacia los migrantes, que
abandonan su tierra en busca de una vida mejor para ellos y sus
familias. Que sus esperanzas no se vean frustradas por prejuicios
y cerrazones; que la acogida, que abre los brazos a cada uno en
razon de su dignidad, vaya acompafiada por la responsabilidad,
para que a nadie se le niegue el derecho a construir un futuro
mejor. Que a los numerosos exiliados, desplazados y refugiados, a
quienes los conflictivos sucesos internacionales obligan a huir para
evitar guerras, violencia y discriminaciones, se les garantice la
seguridad, el acceso al trabajo y a la instruccién, instrumentos
necesarios para su insercién en el nuevo contexto social.

Que la comunidad cristiana esté siempre dispuesta a defender el
derecho de los mas débiles. Que generosamente abra de par en
par sus acogedoras puertas, para que a nadie le falte nunca la
esperanza de una vida mejor. Que resuene en nuestros corazones
la Palabra del Sefior que, en la parabola del juicio final, dijo:
“estaba de paso, y me alojaron”, porque “cada vez que lo hicieron
con el mas pequefio de mis hermanos, lo hicieron conmigo (Mt
25,35.40» (Spes non confundit 13).

Sin “pescar” hombres, mujeres y nifios, es decir, sin rescatar y
salvar a seres humanos «con el agua al cuello», las palabras del Papa,

cargadas de razoén y misericordia, no podran cumplirse.

El lamento, la queja y la accion como lugares de la presencia del

Espiritu de Dios.

Sélo lo experimentado como bondad puede hacer patente la
maldad de lo sufrido como negativo. Las experiencias de la presencia
del Espiritu en la bondad que circula por nuestro mundo no se
manifiestan sélo en la alegria desbordante por el futuro de la salvacién
gue ya ha irrumpido, sino también y al mismo tiempo en los profundos
gemidos por este mundo irredento. El Espiritu de Dios se experimenta
como muy solicito y consolador cuando lleva a la oracién, al anhelo y
a la queja ante Dios: «La oracién es siempre la voz de todos aquellos
gue aparentemente no tienen voz, y en esta voz resuena siempre aquel

'inefable clamor' que la Carta a los hebreos (5, 7) atribuye a Cristo»

27



(Juan Pablo II). Donde el pueblo es reducido al silencio con
humillaciones y persecuciones, a menudo es la oracion lo Unico que

mantiene viva su esperanza para impedir su resignacion.

Precisamente porque el proyecto de Dios para la historia es que la
injusticia desaparezca de manera definitiva, la escondida Presencia del
Espiritu de Jesus se manifiesta en el lamento de todas las victimas de
la injusticia. Alli donde la «xnecronomia» condena a la muerte a millones
de seres humanos y a la desaparicion a muchas y variadas formas de
vidal?, alli donde la afirmacién egodlatra de la propia libertad genera
insensibilidad y apatia ante el sufrimiento ajeno, alli donde la idolatria
del buen vivir deshumaniza a los seres humanos, en una palabra, alli
donde el pecado gobierna nuestra libertad, la presencia del Espiritu de
Dios que llena el universo, guia el curso de los tiempos con admirable
providencia y renueva la faz de la tierra (cf. GS 11; 26), sufre un

proceso de humillacidon, ocultamiento y kénosis.

Consecuentemente, cuando los miembros de la Iglesia somos
ciegos y sordos a la llamada de Dios silente y elocuente en los gritos
de dolor de los seres vivos, oculta y presente en las victimas de las
estructuras de pecado, la praxis eclesial, sea cual sea su pretension, ni
se dirigird a, ni se concentrara en los procesos de liberacién en favor

de nuestro préjimo.

Cuando contemplamos el genocidio de Gaza pedir, suspirar,
quejarse y gritar hacia Dios son expresiones realistas del abismo,
inhumano e infrahumano, en el que los seres humanos hemos caido o
nos han precipitado, y que ahora descubrimos en nuestro corazoén.
Donde se oye el grito que brota de lo hondo, alli estd también presente
el Espiritu que «viene en ayuda de nuestra flaqueza» (Rm 8, 26) y

«que intercede por nosotros con “gemidos inenarrables”» (Rm 8, 26),

12 Cf., Imanol Zubero, Contra la necronomia. Necesidad y posibilidades de una economia al servicio de la
Vida, Cuaderno 237 CJ, Cristianisme i Justicia, Barcelona Mayo 2024.

28



cuando enmudecemos en nuestros tormentos. Incluso podemos
afirmar que el grito de los gazaties que piden la ayuda de Dios es ya
un grito del Espiritu. El suspiro de la criatura condenada al extermino
por el genocidio perpetrado por Israel es asumido por el suspiro del
Espiritu, que habita en ella, y presentado ante Dios. El grito a Dios es
ya, de por si, divino. En el anhelo humano de Dios esta ya escondida
la fuerza de atraccién de Dios sobre los hombres. Lo que en la liturgia
se llama “invocacion del Espiritu Santo” se identifica, en el mundo real,
con el grito De profundis del Salmo 130, 1: «Desde lo hondo a ti grito,
Sefor». En el inicio de toda experiencia de salvacidn divina hay un grito
que brota de lo mas hondo: es el grito de muerte de Cristo en la cruz
romana (Mc 15, 34). Y Dios escucha el grito que brota de lo hondo de
la necesidad. El lleva a su Cristo desde la muerte a la vida eterna de la
nueva creacion. Asi sube hoy hasta Dios el grito de los pueblos
crucificados por las guerras y de los nifios que mueren en el tercer
mundo: son los gemidos del Espiritu. Asi, desde la naturaleza destruida
de esta tierra, sube hasta Dios el gemido de los hombres oprimidos y
de las criaturas explotadas: es el gemido del Espiritu. La invocacién al
Espiritu en la cristiandad se remite a este grito del Espiritu desde lo
profundo, un grito que debe asumir, pues ese grito es el Espiritu que
traspasa las profundidades de la criatura y las profundidades de la

divinidad?!3

4.2. Una esperanza desengafada: «tener ilusiones sin hacerse

ilusiones»

El cristianismo necesita recordar permanentemente que lo
verdaderamente importante y decisivo no es ni su éxito ni su fracaso
en las luchas concretas en favor de la justicia sino el amor servicial en
favor de la liberacion del préjimo. «La esperanza no es la conviccion

de que las cosas saldran bien, sino la certidumbre de que algo tiene

13 Cf., J. Moltmann, El Espiritu de la Vida, Sigueme, Salamanca 1998, pp. 89-92.
29



sentido, sin importar su resultado final» (Vaclav Havel).

Dicho de otra manera, desde la perspectiva de la esperanza el
compromiso liberador es valido por si mismo, no en funcidon de su
eficacia o de sus resultados. Los cristianos creemos que, por muchos
que sean los sacrificios y las derrotas, este compromiso es siempre
fructifero: no hay acto de amor que caiga en saco roto de manera
definitiva e irreversible. A esta praxis Dios le ha prometido en
Jesucristo su especial presencia, como prolongacién de su accion
creadora y salvadora. La muerte de JesUs en la cruz, su amor
«infructuoso» simbolizado en ella, muestra que toda praxis dirigida a
la liberacién de los pobres y a la reconciliacidon en favor del préjimo es
valida en y por si misma y no sélo por el éxito que eventualmente
alcance. La tarea encomendada por Dios a la Iglesia y todavia
pendiente de realizar en nuestra historia, tendra siempre el estigma
del fracaso, las marcas de sufrimiento y de la muerte, la traza
identitaria del amor impotente de Jesus que, al mismo tiempo, jamas
se da por vencido: «apretados en todo, mas no aplastados; apurados,
mas no desesperados; perseguidos, mas no abandonados; derribados,
mas no aniquilados. Llevamos siempre en nuestros cuerpos por todas
partes la muerte de Jesus, a fin de que también la vida de Jesus se

manifieste en nuestro cuerpo» (2Co 4, 8-10).

Justamente esta experiencia es la que permite a los creyentes
captar que la salvacidn no estd en nuestras manos prometeicas
humanas y que, a pesar de ello, Dios concede un futuro a todos
nuestros esfuerzos de liberacidn y reconciliacién, que supera los limites

de nuestra historial4.
La promesa cumplida un nuevo territorio a trabajar.

Pero no olvidemos que esperar ha sido siempre, cuando ha sido

14Cf., E. Schillebeeckx, Cristo y los cristianos. Gracia y Liberacion, Cristiandad, Madrid 1982, pp. 819-820.
30



verdad, agarrarse a lo duro, oscuro y viscoso de la vida, superar la
tentacion de «tirar la toalla» y seguir «p'alante»; apretando los puios
y saboreando en los labios el amargor de la propia existencia, mientras
se grita «Dios mio, Dios mio, épor qué nos has abandonado?», y se
siente en lo mas profundo de los tuétanos, a pesar y en contra de uno
mismo y de la historia, la serenidad de quien sabe contra todas las
apariencias, que su historia y su persona y la historia de la humanidad
«estdn en buenas manos», pues descansan en las de un Dios de la

Promesa que responde al nombre de Padre.
5. La Iglesia actual peregrina de esperanza.

La Iglesia con su pluralismo vocacional, ministerial y cultural; con
sus desiguales acentos y tradiciones diversas; con sus Iglesias locales
y sus instituciones y organizaciones religiosas es toda ella, convocada
por Dios Padre en el camino del seguimiento de su Hijo Jesus por la
fuerza del Espiritu Dador de Vida, la portadora de esa esperanza para
el mundo. Seguramente en las actuales circunstancias el mayor y mas
acuciante desafio de las Iglesias europeas es detener e invertir la
direccion de la tendencia cultural que desde hace mas de cuarenta afios
va convirtiendo en banal la fe y la esperanza cristiana. Nada hay mas
mortal para el cristianismo catdlico que ser culturalmente irrelevante y
ética y politicamente infecundo. Es un precio carisimo, que esta
pagando por haberse limitado a ser, en palabras de J. B. Metz, «una
religion para las festividades burguesas». Ni la promesa de Dios, ni la
esperanza estan crisis. Esta en crisis el sujeto que ha sido convocado
para ser su portador: la Iglesia. Y no hay salida posible sin hacernos

cargo de la llamada la conversion.

Asi lo creen nuestros obispos que, en la Pastoral de Cuaresma
Pascua 2025, nos invitan a repensar la relacion Iglesia (nuestra)-
Mundo (nuestro), configurdndonos comunitariamente como «el

contraste paciente». La vida paraddjica de los cristianos, descrita por

31



la carta a Diogneto, les sirve de inspiracion:

«Los cristianos no se distinguen de los demas hombres, ni por el
lugar en que viven, ni por su lenguaje, ni por sus costumbres. Viven
en ciudades griegas y barbaras, segun les tocé en suerte, siguen
las costumbres de los habitantes del pais [...] y, sin embargo, dan
muestras de un tenor de vida admirable y, a juicio de todos,
increible [...] Toda tierra extrafia es patria para ellos, pero estan en
toda patria como en tierra extrafa. Igual que todos, se casan y
engendran hijos, pero no se deshacen de los hijos que conciben.
Tienen la mesa en comun, pero no el lecho. Viven en la carne, pero
no segun la carne. Viven en la tierra, pero su ciudadania esta en el
Cielo. Obedecen las leyes establecidas, y con su modo de vivir
superan estas leyes. Aman a todos, y todos los persiguen. Se los
condena sin conocerlos. Se les da muerte, y asi reciben la vida.
Son pobres, y enriquecen a muchos; carecen de todo, y abundan
en todo. Sufren la deshonra, y ello les sirve de gloria; sufren
afrentas a su fama, y ello atestigua su justicia. Son maldecidos, y
bendicen; son tratados con ignominia, y ellos, a cambio, devuelven
honor. Hacen el bien, y son castigados como malhechores; vy, al ser
castigados a muerte, se alegran como si se les diera la vida».

Los cristianos de nuestras sociedades europeas, ciudadanos y
ciudadanas beneficiados de un orden mundial al servicio de la muerte,
del matar (en diversas versiones), que damos por supuesta la vida,
necesitamos convertirnos, necesitamos cambiar nuestro corazén para
cambiar nuestras practicas, y viceversa. Sélo podremos ser contraste
paciente si entramos en proceso, también paciente, de revolucién
antropoldgica que trate de liberarnos, en jornadas con recorrido de
«medio palmo», de nuestra riqueza y bienestar sobreabundantes, de
nuestro consumo, de la practica inmutable de nuestros deseos, de
nuestra prepotencia, de nuestro dominio, de nuestra apatia, de nuestro
delirio de inocencia y de la cultura puramente masculina. Se trata de
una revuelta contra el que «todo siga adelante asi», de una lucha
contra nosotros mismos. Se trata de una auténtica interrupcion,

expresion de una esperanza no solo creida sino vividal®.

La categoria «interrupcion» de Metz siempre me ha parecido

15Cf., J.B. Metz, Méas alla de la religion burguesa. Sobre el futuro del cristianismo, Sigueme, Salamanca, 1982,
pp. 45-48.

32



valiosa no solo desde el pensar teoldgico, sino desde la accion pastoral.
Efectivamente, Dios viene a los campos de exterminio del mundo para
salvar. Pero su Presencia es eficiente en la medida en que hay en ellos
hombres y mujeres que interrumpen los sufrimientos de los otros. Unas
veces porgue generan condiciones politicas y culturales que les
permiten avanzar «medio palmo», al menos, en el camino de la
liberacion; otras, porque son «balsamo>» (E. Hillesum) que los alivian
sin poder sacarlos de la cautividad; siempre, porque su intervencion
impide que se olviden y se oculten los sufrimientos de las victimas en
sociedades en las que eso que llaman «estructuras de plausibilidad»
son en realidad «estructuras de ofuscacion». Los cristianos hemos sido
llamados al seguimiento de Jesus para anticipar, como él y en memoria
suya, ese futuro que es interrupcion de este apatico tiempo atravesado
por la incertidumbre y por amenazas terribles. La esperanza que, como
dice Ch. Peguy, arrastra y hace andar a la conviccion utdpica (a la fe)

y al compromiso (la caridad).

Necesitamos convertirnos, cambiar de mentalidad y de
comportamientos, para que nuestro modo de vivir sea interruptor de
la vieja normalidad y, al mismo tiempo, irruptor en la realidad de «otra
normalidad» que ofrezca vida y felicidad a las victimas de la injusticia,

mientras esperamos y rogamos la vuelta de Sefior: iVen, Sefor Jesus!

La Iglesia tiene, por tanto, algo que hacer en ese territorio nuevo,
creado por la promesa de Dios, con el fin de que dé mas de si,
desplazéandolo «apenas medio palmo» (J. Ma. Esquirol) hacia su
plenitud. Tiene un quehacer: la construccion de una democracia
integral y de una Iglesia evangélica al servicio de una sociedad

fraterna, liberada y en paz.

En esta tarea habra de acompanarse de buenas dosis de audacia
que resiste el desaliento a base de imaginacion y de aguante que

permite someterse a las condiciones adversas, sin claudicar en la

33



esperanza. Y ademas necesitara del concurso de la oracién que es la
matriz de la Esperanza, pues descubre que «rendir culto a Dios» es
constatar que el Misterio Absoluto no es Unicamente la «vida de
nuestra vida», sino también ese dolor oculto que se siente ante una
humanidad doliente, hambrienta, oprimida, cansada, desorientada e

impotente.

5.1. «Peregrinos de la esperanza y la cultura de «la sobriedad

compartida»

Los ultimos papas han alertado sobre la vigencia de la antinomia
evangélica Dios y el dinero en pleno siglo XXI. Benedicto XVI escribe
sobre el peligro que encierra la riqueza: «Ante el abuso del poder
econdmico, de las crueldades del capitalismo que degrada al hombre a
la categoria de mercancia, hemos comenzado a comprender mejor el
peligro que supone la riqueza y entendemos de manera nueva lo que
JesUs queria decir al prevenirnos ante ella, ante el dios *“Mammon” que
destruye al hombre, estrangulando despiadadamente con sus manos

una gran parte del mundo»16.

En palabras del papa Francisco, «hemos creado nuevos idolos» y
«la adoracién del antiguo becerro de oro (cf. Ex 32,1-35) ha
encontrado una versidon nueva y despiadada en el fetichismo del dinero
y en la dictadura de la economia sin un rostro y sin un objetivo

verdaderamente humano» (EG 55).

Me temo que los catélicos de los paises ricos hacemos caso omiso
de estas advertencias papales. En consecuencia, el mensaje sobre los
peligros de la riqueza no lo hemos recibido como una llamada a cambiar

nuestros modos de proceder. Soy consciente de que no aceptar la

16], Ratzinger-Benedicto X VI, Jesus de Nazaret I, Desde el bautismo hasta la transfiguracion, La Esfera de
los Libros, Madrid, 2007, pp. 127-128.

34



gradualidad de la «riqueza» seria una estupidez. Obviamente
solamente hay diez ciudadanos en nuestro mundo cuyo patrimonio es
superior a la suma de las rentas nacionales de los cincuenta y cinco
paises mas pobres del mundo. Son pocos los empleados, todos altos
ejecutivos, que son despedidos de sus empresas con indemnizaciones
de 161 millones de ddlares o que tiene firmadas primas de salida de
38 millones de euros. No todos los deportistas firman un contrato,
como Messi, de 16 millones de euros. Pero seria igualmente estupido
y demagdgico no reconocer que muchas veces estas conductas las
aplaudimos con las dos manos, la envidiamos con el corazén o, mas
sencillamente, las consentimos y pasamos de ellas, pues bastante
tenemos con conservar lo nuestro tan amenazado. De ahi que las
palabras de Jesus sobre los peligros de la riqueza nos conciernan
especialmente, aunque en diferentes medidas, a todos los miembros
de las Iglesias de los paises ricos. éQué puede justificar que el
patrimonio de las diez primeras fortunas del mundo sea superior a la
suma de las rentas nacionales de los cincuenta y cinco paises mas
pobres? éCuando se pondra fin a tantas lacras sociales (malnutricion,
mortalidad infantil, enfermedades, explotacion, crimenes, etc.) que
podrian eliminarse si se pusiera fin a un orden social, cuyo objetivo
principal es aumentar la riqueza de los ricos? éCuando dejaremos de

tolerar tanta ignominia, cuando pondremos fin a tanta abominacién?

Ocurre, sin embargo, que, como los oyentes ricos de Jesus,
tampoco nosotros tenemos oidos para oir estas cosas (cf. Mt 13,9). Y
asi, frecuentemente, acudimos a justificaciones ideoldgicas de nuestra
rigueza y de la pobreza de «los otros» que se asemejan mucho a
aquellas otras que denuncié Jesus como encubridoras de la injusticia.
JesUs se opuso al uso torticero que se hacia de la ofrenda a Dios con
el fin de no cumplir con lo que se debe a las personas necesitadas que,
en este caso, eran los propios padres (cf. Mc 7,9-13). Nada hay que

pueda contrariar mas a su experiencia del Abba del Reino. La sociedad

35



en la que vive JesUs es teocratica y, légicamente, religioso el
argumento encubridor de la injusticia que los ricos utilizan.
Generalmente, nosotros no solemos echar mano de excusas religiosas
para un encubrimiento semejante, pero si acudimos a otras «profanas»
(sobre todo de racionalidad econdmica), tan «sagradas» como
aquellas. Algo de esto, como he dejado constancia mas arriba, ha
ocurrido con una utilizacién del término «austeridad» muy lejana a su
concepcion como valor ético anticonsumista, decrecentista y

respetuosa con el medio ambiente.

No sélo los cristianos particulares, sino también las
organizaciones e instituciones cristianas y la misma institucion eclesial
deberian sentir esta interpelacién de la pobreza asumida de Jesus y de
los peligros de la riqueza. A veces tengo la impresién de que las Iglesias
en la mayoria de los paises ricos no acaban de abandonar el periodo
de su historia que Peter Brown ha denominado /la Edad del Camello
(finales del s. IV y s. V) pesar de haber transcurrido mil quinientos

anost’,

José Ignacio Gonzalez Faus ha insistido en la necesidad de
caminar decididamente hacia una cultura de la «sobriedad compartida»
como respuesta ética a la interpelacion de Jesus sobre el peligro de la

riqueza.

Quiero subrayar el valor humano de la sobriedad con unas

palabras del papa Francisco:

«La sobriedad que se vive con libertad y conciencia es liberadora.
No es menos vida, no es una baja intensidad sino todo lo contrario.
En realidad, quienes disfrutan mas y viven mejor cada momento
son los que dejan de picotear aqui y alla, buscando siempre lo que
no tienen, y experimentan lo que es valorar cada persona y cada
cosa, aprenden a tomar contacto y saben gozar con lo mas simple.
Asi, son capaces de disminuir las necesidades insatisfechas y
reducen el cansancio y la obsesidn. Se puede necesitar poco y vivir

17 Cf., Por el ojo de una aguja. La riqueza, la caida de Roma y la construccion del cristianismo en Occidente
(350-550 d.C.), Acantilado, Barcelona 2016, p. 24.

36



mucho, sobre todo cuando se es capaz de desarrollar otros placeres
y se encuentra satisfaccién en los encuentros fraternos, en el
servicio, en el despliegue de los carismas, en la musica y el arte,
en el contacto con la naturaleza, en la oracién. La felicidad requiere
saber limitar algunas necesidades que nos atontan, quedando asi
disponibles para las multiples posibilidades que ofrece la vida» (LS
223).
La asuncién de su propuesta situa a la Iglesia y a los miembros
del Pueblo de Dios ante la «eleccién de ser pobres» en el siglo XXI,
porque actualiza la condicion humana que hizo posible la palabra de

JesUs sobre a bienaventuranza de los pobres de espiritu (cf. Mt 5, 1).

José Antonio Pagola comenta la propuesta de cultura de la
«sobriedad compartida» de la siguiente manera: <«Hemos de
desplazarnos poco a poco hacia una vida mas sobria para compartir
mas lo que tenemos y, sencillamente, no necesitamos. Aprender a
“empobrecernos” renunciando a nuestro nivel actual de bienestar para
limitar de forma consciente y voluntaria el disfrute de nuestros
recursos y poderlos asi orientar hacia los necesitados. Si nos dejamos
interpelar por los que sufren mas duramente la crisis descubriremos
que también nosotros, como al joven rico del evangelio, “nos falta una
cosa” para seguir a JesuUs: liberarnos del poder del Dinero para estar
de verdad junto a los pobres. El dinero, inventado para hacer mas facil
el intercambio de bienes, ha de ser empleado segun Jesus para facilitar
la redistribucién, la solidaridad y la justicia fraterna [...] Hemos de
revisar nuestra relacién con el Dinero: équé hacer con nuestro dinero?
éPara qué ahorrar? ¢éEn qué invertir? {Con quién lo compartirlo? Hemos
de dar pasos eficaces hacia un consumo responsable, menos
compulsivo y superfluo: équé compramos? éDonde compramos? éPara
qué compramos? Hemos de redefinir el bienestar que queremos
disfrutar y defender: équé bienestar? éPara quiénes? ¢Con qué costos

humanos? ¢éCon qué victimas?»18,

18 J.A: Pagola, Jesus y el dinero. Una lectura profética de la crisis, PPC, Boadilla del Monte (Madrid), 2013,
pp.. 58-60.

37



Una civilizacion de la «sobriedad compartida» verifica una vez
mas lo afirmado por E. Bloch: «Cuando la salvacién esta cerca, crece
también el peligro». La propuesta nos resulta inquietante: interrumpe
la l6gica de nuestra cultura del descarte; sacude nuestra indiferencia;
invita a salir de nuestro individualismo hedonista; nos coloca bajo la
autoridad de los descartados del bienestar porque somos guardianes
de sus vidas. Pero también es indispensable: nos urge a hacernos
cargo, encargarnos y cargar con la seriedad, por accion u omisién, de
nuestras injusticias. En una palabra, nos plantea una eleccién practica
decisiva para acreditar nuestra condicidon de <«peregrinos de
esperanza». No hay alternativa: o caminamos en esa direccién e
intervenimos en las injustas condiciones de vida de nuestro planeta
finito, abriendo camino a la igualdad, la paz y la fraternidad; o los ricos
y los beneficiarios del sistema defenderemos con las armas, como lo
estamos comprobando, nuestra «civilizacién de la sobreabundancia»
para unos pocos, al precio de agrandar su actual insostenibilidad hasta

los limites de la catastrofe.

Y termino estas notas con las palabras que el papa Francisco no

pudo pronunciar en la bendicion «Urbi et Orbi” del domingo de Pascua:

«Los que esperan en Dios ponen sus fragiles manos en su mano
grande y fuerte, se dejan levantar y comienzan a caminar, junto con
Jesus resucitado se convierten en peregrinos de esperanza, testigos de

la victoria del Amor, de la potencia desarmada de la Vida».

iAmén!

38



